Hétérogenese et transversalité de ’art*
(notes théoriques et historiques sur « le nouveau paradigme esthétique » de Guattari)
Jean-Claude Bonne

Bien que Guattari ait déja explicitement traité de I’art dans plusieurs textes co-écrits avec
Deleuze!, il entend introduire, dans le chapitre 6 de Chaosmose (1992), I’idée d’un « nouveau
paradigme esthétique » dont il n’est pas exactement facile de saisir la nature et la nouveauté. On
en analysera d’abord les termes qu’on mettra en rapport avec quelques-unes des notions deleuzo-
guattariennes nécessaires a sa compréhension?, avant d’en proposer un examen critique, a la fois
théorique et historique.

On commencera par le mot « paradigme » que Guattari comprend de deux fagons différentes
sans les distinguer explicitement, ce qui engendre quelque flottement dans certaines formulations.
« Nouveau paradigme esthétique » veut dire d’abord nouvelle conception de 1’esthétique. Cette
nouveauté réside dans le fait, qu’elle est devenue (ou doit devenir) un agencement processuel
« immanent » dans une société post-capitalistique encore a venir. Sa nouveauté ne réside donc pas
dans sa processualité matérielle et expressive dont, pour Guattari, le principe au moins n’apparait
pas sensiblement modifié par I’art contemporain®, mais dans I’immanence avec et en vue de
laquelle elle doit opérer. Cette immanence tient a la facon dont 1’esthétique en tant que domaine
particulier, a c6té¢ notamment de la science et de la philosophie, découpe et constitue la consistance
d’un plan de composition spécifique dans le plan d’immanence d’un « Un-Tout» qui n’est
immanent qu’a lui-méme et que la philosophie présuppose comme la virtualit¢é mouvante et
chaotisante qui « défait dans I’infini toute consistance », conditionnant ontologiquement toutes les
déterritorialisations®, en particulier celles qui animent le mouvement incessamment créateur de
I’art. Si cet agencement est nouveau, c’est que les deux agencements esthétiques qui, selon Guattari
I’ont précédé, étaient arrimés, 1’un, a des Univers de valeurs « transcendantes », comme il en va
dans les sociétés anciennes ou traditionnelles qui se définissent par leur appartenance a des
Territoires collectifs spécifiques et se réclament de fondements religieux, I’autre, arrimé a des
Univers de valeurs « transcendantales », comme il en va dans les sociétés modernes occidentales
qui se réclament de catégories supposées rationnelles et universelles, déterritorialisant les Univers
de valeur précédents, mais, en tant que totalisantes, elles reterritorialisent les siens en érigeant
« chaque sphere de valorisation [...] en un pdle de référence transcendant », comme « le Beau du
domaine esthétique », « le Bien de la volonté morale », la « Raison », et dans lesquelles, en fin de
compte, « la valorisation économique du Capital a fini par emporter dans son orbite et surcoder de

*Texte paru dans dans Dynamiques post-structurelles. Essais sur le devenir des formes, sous la direction d’ Alessandro Sarti et
Giovanna Citti, Spartacus-idh, Paris, 2024, p. 127-149.

! Notamment dans Mille plateaux et dans Qu’est-ce que la philosophie ?, ce dernier ouvrage ne précédent que d’un
an la publication de Chaosmose.

2 Ce texte est d’abord un essai d’éclaircissement du chapitre 6, « Le nouveau paradigme esthétique », de I’ouvrage de
Félix Guattari, Chaosmose (Paris, Galilée, 1992). Les numéros donnés directement entre parenthéses dans le texte ou
les notes renvoient aux pages concernées.

3 C’est ce qui ressort de I’entretien de Guattari avec Olivier Zahm, Félix Guattari et [’art contemporain, en avril 1992,
texte paru dans Chimeres, n° 23, été 1994 repris dans Guattari, Qu est-ce que [’écosophie ?, textes présentés par
Stéphane Nadaud, abbaye d’ardenne, éditions lignes/imec, 2013, p. 148-172.

4 Gilles Deleuze et Félix Guattari, « Le plan d’immanence », Qu est-ce que la philosophie ?, Paris, les Editions de
Minuit, 1991, p. 38-59 (en particulier, p. 45 et 43 pour les citations).



son “Signifiant* tous les autres univers de valeur » (143-144)°. En tant qu’immanent, le nouvel
agencement esthétique doit donc étre déterritorialisant de tout espéce d’univers de référence
transcendant ou transcendantal® — et donc du Capitalisme. La réinscription ou refondation dans
I’immanence de I’Univers de Valeur’ auquel le nouvel agencement esthétique se trouve lié réside
précisément dans la réévaluation contemporaine de I’immanence radicale et transversale du lien
¢écologique qui unit la vie humaine a un Univers terrestre dont les ressources finies ne peuvent
continuer a étre soumises a une exploitation productiviste sans limite, dans des conditions
socialement injustes et subjectivement asservissantes — pour reprendre les trois plans inséparables
d’une « écologie généralisée » ou « écosophie » (128). C’est ce qu’exprime Guattari en qualifiant
le nouveau paradigme d’ « éthico-esthétique » (50)%.

Mais, en un second sens, il faut comprendre que ce nouvel agencement doit lui-méme servir
de « paradigme de référence au sein de nouvelles pratiques sociales et analytiques » (127). Guattari
déclare en effet : « la puissance esthétique de sentir me parait en passe d’occuper une position
privilégiée au sein des Agencements collectifs d’énonciation de notre époque » (141) et méme
«une position clé de transversalité » (147) a 1’égard des autres domaines philosophiques,
scientifiques, politiques, ou autres. Mais comment « une puissance de sentir » pourrait-elle étre
trans-spécifique si elle est un sentir spécifiquement esthétique et/ou porte sur un domaine
artistique ? Il semble que Guattari ait senti la difficulté puisqu’il s’aveére que ce n’est pas sa
dimension esthétique qui confére au dit paradigme sa transversalité mais le fait que « la machine
esthétique », comme il dit aussi, est « la mieux a méme de produire les dimensions les plus
essentielles de la subjectivité » (149). La formule n’est pas absolument claire. Faut-il entendre que
c’est seulement en tant que sa pratique constitue un modele de subjectivation, et non pas en tant
qu’esthétique, que D’esthétique serait un paradigme ? On ne voit pas que cela confere une
transversalité a 1’esthétique elle-méme (quoi qu’il faille comprendre par 1a). Ou faut-il malgré tout
attribuer une certaine dimension esthétique (mais laquelle ?) aux autres domaines pour qu’ils
parviennent a leur plus haut niveau de subjectivité ?

Pour essayer d’apporter quelque éclaircissement dans ces difficultés touchant a la
transversalit¢ de 1’esthétique, il est nécessaire de préciser comment son nouvel agencement
immanent s’inscrit, ainsi qu’on a lu plus haut, dans un « agencement collectif d’énonciation »,
comme il en va pour les deux autres agencements esthétiques qui 1’ont précédé¢, 1’un arrimé a des
Territoires collectifs, I’autre a des Universaux également transcendants. Le concept d’énonciation
recouvre chez Guattari tous les modes d’étre expressif des rapports des choses entre elles, il lui
suppose donc une transversalité ontologique. Il en distingue trois grandes configurations dans
I’histoire humaine (tout en admettant des chevauchements entre elles). Il les définit comme
« modalités [expressives] de praxis et de subjectivation qui sont le fait aussi bien de la psyché, des
sociétés humaines, du monde vivant, des mondes machiniques et [...] du Cosmos lui-méme »

5 «Le Capital c’est le référent de 1’équivalence généralisée du travail et des biens; le Signifiant, le référent

capitalistique des expressions sémiologiques, le grand réducteur de la polyvocité ontologique » (Chaosmose, p. 48 sv.)
® Nous avons préservé ici la distinction entre « transcendant » et « transcendantal » que Guattari ne maintient pas
toujours au profit du terme « transcendant » (sans doute plus facilement opposable a « immanent »).

7«1l devient impératif de refonder les axes de valeur, les finalités fondamentales des relations humaines et des activités
productives. Une écologie du virtuel s’impose donc tout autant que les écologies du monde visible » (127).

8 « Le nouveau paradigme esthétique a des implications éthico-politiques [...] » (149).



(151). L’agencement est qualifié de « collectif »° au sens ou les modalités d’énonciation sont a la
fois multiples, plurivoques et transindividuelles (comme les langues, les formes d’organisation du
socius, les codages biologiques, les énoncés scientifiques, les algorithmes informatiques). Si, dans
I’énonciation, Expression et Contenu sont inséparables, c’est qu’il faut supposer « I’existence
d’une machine formelle transversale a toute modalit¢ d’Expression comme de Contenu » qu’on
peut donc qualifier de « machine déterritorialisée » ou « machine abstraite » (41-42)!°. Les
matieres et les formes d’expression sont immanentes aux formes et aux mati¢res des organisations
humaines et non-humaines, elles s’étendent donc bien au-dela du langage, comme dans les arts
plastiques ou musicaux, la médecine, les techniques, les rites, le sport, la mode, les maniéres et les
usages, la magie ou les jeux..., tout cela est mati¢re a des formes expressives. « Les substances
énonciatrices » et « les instances exprimantes », méme immanentes a des systémes tres structurés
(comme I’armée ou 1’école, le sport, le culte religieux, les techniques de pointe, les modeles de
socialité), sont trés hétérogeénes entre elles (un club sportif est aussi une affaire de gestion
¢conomique, d’organisation de matchs, de communication, de juridiction, de médecine...), elles
ne co-existent donc qu’au sein d’un agencement général dont la nature est « machinique » et non
plus structurale. Ce qui distingue, au plus simple, le machinique (au sens guattarien) du structural,
c’est 1’agencement engendré par la rencontre déterritorialisante et la ré-articulation
hétérogénéisante de composantes énonciatives hétérogenes. Les agencements machiniques sont a
la fois le fruit et la source d’hétérogenéses.

Les agencements collectifs d’énonciation sont aussi des vecteurs de subjectivation et de re-
subjectivation car « la subjectivité » n’est pas une donnée a priori, elle « est produite par des
instances individuelles, collectives et institutionnelles » (11). La subjectivité est le « terminal »
travaillant au carrefour de ces multiples strates organisationnelles et énonciatives en tant
qu’inconsciemment travaillé par les différents Univers de référence dont elle dépend et qui lui
permettent d’émerger sous formes de Territoires existentiels sui-référentiels, susceptibles de se
positionner d’une fagon constitutivement indissociables d’autres altérités subjectives (c’est en ce
sens général qu’un agencement « individuel » n’en est pas moins « collectif »). Les Territoires
existentiels sont les domaines d’appartenance sociale, spatio-temporelle, matérielle et immatérielle
des individus ; ils sont branchés sur les Flux énergétiques et signalétiques des dynamiques
humaines ou non-humaines avec lesquels ils ont des échanges ; flux qui dépendent eux-mémes de
I’évolution de toutes les espéces de machine (matérielle et immatérielle) qui les engendrent et les
renouvellent en constituant des phylum machiniques (62). La subjectivité est donc polarisée entre
des Territoires existentiels et des Univers de valeur incorporels, immensément plus complexes,
plus diversifiés et donc largement inconscients qui le déterritorialisent (I’inconscient est
machinique). Il y a donc trois grands agencements collectifs d’énonciation dans les mondes
humains et ils sont caractérisés par 1’articulation complexe de quatre dimensions : des Flux

? « Collectif n’est pas ici synonyme de groupal ; ¢’est une qualification qui subsume, pour une part des éléments de
subjectivité humaine, mais aussi, pour une autre part, des modules sensibles cognitifs pré-personnels, des processus
micro-sociaux, des ¢léments de I’imaginaire social. Il opére de la méme fagon sur des formations subjectives non
humaines, machiniques, techniques, économiques. C’est donc un terme qui est équivalent a celui de multiplicité
hétérogeéne. » (Chaosmose, 101).

10 Ainsi, suivant une intuition de Hjelmlev, Guattari avance qu’ « il y aurait [...] une transversalité entre la machine
de discursivité phonématique et syntagmatique de I’Expression propre au langage, d’une part, et le découpage des
unités sémantiques du Contenu [...] d’autre part » (Chaosmose, 42) — il en donne pour exemple les différentes
classifications des couleurs ou des animaux.



matériels, énergétiques et signalétiques, des Phylums machiniques, concrets et abstraits, des
Univers de valeurs virtuel, des Territoires existentiels finis (172).

Il nous faut maintenant interroger la notion guattarienne d’esthétique ou de « puissance de
sentir esthétique » (et de faire sentir). Guattari en fait une catégorie connexe a I’art. Dans
Chaosmose, I’art est convoqué comme un domaine spécifique et privilégié de 1’esthétique, sinon
son actualisation par excellence (ce qui équivaut a une territorialisation de ’art sur 1’esthétique).
Pourtant le seul artiste contemporain invoqué par Guattari dans ce chapitre et dont on est en droit
de considérer qu’il est lui-méme un cas paradigmatique d’un nouveau paradigme est Duchamp qui
a pourtant rompu de la facon la plus explicite qui soit avec 1’esthétique : il produit des ceuvres
violemment an-esthétiques par destination — et anti-esthétiques par intention. En sorte qu’il
inviterait plutot 1’art a muter vers des sémiotiques (a minima) post-esthétiques du sentir ouvertes
par et a d’autres affects que I’on pourrait dire (avec Guattari) « problématiques »!! en rendant
possibles de nouvelles subjectivations et redessinant les « Territoires existentiels » en fonction du
nouvel Univers de référence écologico-politique dont la mise en ceuvre est bien aujourd’hui la
chose la plus problématique.

Avant d’examiner la mise en crise du paradigme esthétique dans 1’art contemporain, il faut
revenir sur ce paradigme, en tant que sa nouveauté, au dire méme de Guattari dans Chaosmose,
demande a étre comprise au regard des deux autres Agencements. C’est d’autant plus nécessaire
qu’en définissant le premier type d’agencement ou d’énonciation esthétique, Guattari lui reconnait
une affinité avec le troisiéme et nouveau type d’agencement contemporain, ce qui I’améne a
requalifier le « nouveau paradigme esthétique ».

Je vais donc examiner ce point théorique avant de prendre dans 1’art médiéval un exemple
du premier type de paradigme esthétique.

*

L’historien et théoricien de I’art médiéval (que je suis) a toutes les raisons de s’intéresser a
la fagon dont, au début du chapitre 6 de Chaosmose, Guattari situe son « nouveau paradigme »
dans un rapport privilégié avec les « Agencements territorialisés d’énonciation » du premier type
(142). J’en décrirai plus précisément les spécificités telles que Guattari les définit fort bien quand
j’en viendrai a I’examen de la transversalité de I’art médiéval, et plus précisément de 1’art roman,
a la société féodale. De ces Agencements propres aux sociétés archaiques (« sans écriture, ni état »)
mais qu’on peut étendre aux sociétés traditionnelles dont 1’Occident médiéval est un exemple
évolué, il dit, en effet, qu” « ils ne constituent pas, a proprement parler, une étape historique
particuliere » (141), parce que certains de leurs aspects fondamentaux — tout spécialement
le « méme genre de subjectivité polyphonique, animiste, transindividuelle » — « conserveront un
poids significatif dans les sociétés post-capitalistiques » (142), celles en vue desquelles il avance
justement sa conception d’un nouveau paradigme esthétique immanent. (Raison pour laquelle il
est légitime — sinon nécessaire — que le médiéviste se fasse autant qu’il se peut contemporanéiste
et réciproquement ; ce a quoi je m’essaie modestement). Mais, enchaine Guattari, ces aspects « se
retrouvent également dans le monde de la petite enfance, de la folie, de la passion amoureuse, de
la création artistique », en sorte que cette derniére n’a pas le privilege de posséder seule les
« aspects » retenus et que ceux-ci n’apparaissent plus liés, comme il le semblait, au premier et au

"' F. Guattari, Cartographies schizoanalytiques, Paris, Galilée, 1989, p. 255. Sur ce point, nous ne pouvons mieux faire
ici que de renvoyer a Eric Alliez, « Guattari avec Duchamp, ou d’un signe ’autre », Chimeres, 2021/1, n° 98, p. 163.



troisieme Agencements d’énonciation esthétique mais appartiennent, semble-t-il, a toute
« création artistique ». A la suite et en conséquence d’une déclaration aussi englobante, et alors
qu’il traite en principe des « Agencements territorialisés d’énonciation » et non pas d’abord ni
exclusivement de 1I’Agencement dont reléve 1’art contemporain, mais naturellement avec lui en
ligne de mire, Guattari est amené a modifier la conception de son paradigme en le qualifiant de
« proto-esthétique »'2. Et pour qu’on comprenne bien que le « proto- » du paradigme ne doit pas
s’entendre au sens d’une antériorité purement historique ni d’une forme encore ¢élémentaire
d’esthétique mais en un sens archéologico-ontologique, il précise qu’il ne se référe pas a I’art
institué ni aux ceuvres reconnues « mais a une dimension de création a 1’état naissant,
perpétuellement en amont d’elle-méme, puissance d’émergence subsumant la contingence et les
aléas des entreprises de mise a I’étre d’Univers immatériels » encore virtuels (142). Autre
formulation avancée : « C’est une tension pour saisir la potentialité créatrice a la racine de la
finitude sensible “avant® qu’elle ne s’applique aux ceuvres, aux concepts scientifiques, aux objets
sociaux et mentaux, qui fonde le nouveau paradigme esthétique » (156).

La créativité proto-esthétique, pas plus que « le nouveau paradigme esthétique », n’a rien de
spécifiquement esthétique. Qu’est-ce que Guattari met dans cette notion a laquelle il tient tant et
dont ’art offre pour lui le modele par excellence? Certes « I’art n’a pas le monopole de la
création » mais « le heurt incessant du mouvement de ’art » contre ses limites et « sa propension
a renouveler ses maticres d’expression et la texture ontologique des percepts et des affects qu’il

promeut!3

, opérent, sinon une contamination directe des autres domaines [n’est-ce pas ce qu’on
attendrait ?], du moins la mise en relief et la réévaluation des dimensions créatives qui les
traversent tous ». Bref, il « porte a son point extréme une capacité d’invention de coordonnées
mutantes... » et donc de subjectivation (147). Ou encore « Les machines esthétiques sont
productrices de mutation de subjectivité, par extraction de percepts et d’affects déterritorialisés,
d’affects mutants », il y a « extraction » car les percepts et les affects ne sont pas les perceptions
et les affections ordinaire ou vécues mais des perceptions et des affections a-personnelles qui
emportent celui qui les pergoit et les ressent au-dela de lui-méme!4. Ces percepts et affects
s’organisent dans une ceuvre selon un plan de composition qui engage « une dimension
d’autonomie d’ordre esthétique » (27) ; Guattari invoque méme Kant et la subjectivité du jugement
de golit pour le beau qui est libre parce qu’il ne reléve ni de ’agrément des sens ni des intéréts de
la raison (27). Mais cette autonomie devient effective du fait que « certains segments sémiotiques
[de percepts et d’affects] prennent leur autonomie et se mettent a travailler pour leur propre
compte » (27). Il y a donc « autonomisation subjective relative de 1’objet esthétique » (28) qui se
détache du champ des significations dominantes et opére 1’auto-poie¢se d’une « singularisation
existentielle ». Si on étend cette conception du paradigme esthétique a tous les processus créatifs,
on obtient cette conséquence qui en résume la portée : « Le seuil décisif de constitution d[u]
nouveau paradigme esthétique réside dans 1’aptitude de ces [autres] processus de création a s’auto-
affirmer comme foyer existentiel, comme machine autopoiétique » (148). Si toute autopoicse, y
compris celle qui est dite esthétique, est machinique, elle ne se soutient, par définition, que d’une

12 Le préfixe « proto » est accolé a bien d’autres termes par Guattari (proto-subjectivité, proto-altérité, proto-éthique,
proto-temporalité...), il renvoie a la composante (proto-)ontologique du pré-subjectif ou pré-individuel.

13 C’est la conception de I’art avancée par Deleuze et Guattari dans Qu est-ce que la philosophie ? (op. cit., p. 154 et
sqq.)-

14 Sur cette extraction, voir Chaosmose, 125 et Qu est-ce que la philosophie ? op. cit., p. 158.



hétéropoiese singuliere. Ce qui nous renvoie a la possibilité actualisée par I’art contemporain de
soumettre le principe d’autonomisation de I’esthétique lui-méme a une déterritorialisation. Mais
’art contemporain reste « cadré » disait Guattari dans ’entretien avec Olivier Zahm'>. En réalité
il ne saurait atteindre a une véritable autopoi¢se hétérogénéisante et transversale qu’en se décadrant
et trouvant a se lier a ses multiples dehors (des « Territoires existentiels », eux-mémes plongés
dans des « Univers incorporels »), non pour s’y exhiber, s’y intégrer (2 la manicre de 1’art qui se
veut in situ et méme site specific) ou s’y dissoudre (dans un illusoire artivisme) mais pour faire
machine éthico-politique (et donc critique-clinique) avec eux.

Le terme « proto-esthétique » aura servi a Guattari de mot de passe pour dire le nécessaire
passage d’un agencement créatif par une phase chaosmique (126, s’agissant de 1’art), processus
d’involution ontologique'®, plongée dans ['univers virtuel des possibles, sans nom ni
domaine assignable, pour que les formes et les matieres d’expression les plus diverses (et pas
seulement « artistiques »), perdant leurs diverses signifiances ou puissances énonciatives établies
et mises en devenir autres!’, puissent donner naissance a un nouvel Agencement plus complexifié
(ou autrement singularisant ?). En les mettant « en symbiose avec des complexions infinies »
(159), la néantisation chaosmique dissout les complexions incorporelles, et en virtualise des
recompositions hétérogeénes dans lesquelles « le glissement transmonadique » (autre nom de la
transversalité) permet de cristalliser, en situation, de nouvelles complexions d’altérité. « C’est une
tension vers cette racine ontologique de la créativité qui est caractéristique du nouveau paradigme
processuel » (161) et lui confeére sa dimension éthico-politique. Car I’articulation entre « le pli
chaosmique de déterritorialisation et le pli autopoiétique d’énonciation » avec « I’interface entre
le grasping existentiel et le transmonadisme, implante au cceur du rapport sujet-objet, et en dega
de toute instance de représentation, une processualité créative, une responsabilité ontologique qui
noue la liberté et son vertige éthique au cceur des nécessités éco-systémiques » (174-175)'8.

*

Ce nouveau paradigme suppose que 1’art contemporain aille dans le sens de 1’hétérogenese
contre I’homogen¢se capitalistique qui colonise insidieusement la subjectivité au moyen des mass-
médias. L’un des plus grands défis actuels, c’est en effet que, selon la problématique post-media
envisagée par Guattari (135)'°, les machines de plus en plus composites et de plus en plus trans-
individuelles que le développement de nouvelles technologies met a la disposition de I’art (et du
socius) soient en mesure d’hétérogénéiser les subjectivités de fagon a leur donner les moyens de
se singulariser, en devenant partie prenante, des processus de résistance contre la puissante

15 « Entretien avec Félix Guattari par Olivier Zahm », op. cit., p. 159.

16 De « I’oralité machinique » (2 la fois dévoration désagrégeante et flux articulatoire), Guattari dit qu’elle est « d’’un
méme tenant, [...] complexité en involution chaotique et simplicité en voie de complexification infinie ». (Chaosmose,
123). L’involution n’est pas une régression, par exemple , elle n’est pas « un retour a une oralité originaire » (125),
comme dans le freudisme, méme si « le corps maternel » est un mode possible d’appréhension des composantes
existentielles de la machine désirante artistique (132). « La chair de la sensation et la matiere du sublime sont
inextricablement mélées » (133).

17 Guattari reprend les principaux devenirs évoqués avec Deleuze dans les ouvrages qu’ils ont co-écrits — devenir
femme, devenir plante, devenir animal, devenir cosmos, devenir machine, devenir mélodique...

1% Guattari développe dans la suite de ces pages la fagon dont sa « métamodélisation écosophique » & quatre
dimensions des agencements d’énonciation permet de les cartographier pour « capter les points de singularité d’une
situation » p. 178.

19 Ibid p. 165.



machine d’homogénéisation collective des subjectivités au service visible ou invisible du
capitalisme. Le moins qu’on puisse dire, c’est que le défi reste entier.

Le paradigme esthétique guattarien permet-il de le relever ? On notera d’abord qu’on peut
douter de sa nouveauté. Ainsi Jacques Ranciére date de la fin du XVIII® siecle la naissance d’un
régime esthétique de I’art parfaitement immanent en ce qu’il associe paradoxalement la puissance
d’affection vitale et non représentative inhérente a la matérialité sensible et rythmique des signes
et la charge qu’ils conservent d’exprimer, par le jeu des métaphorisations qui fait accéder les
sensations esthétiques au dicible, le sens et/ou I’absence de sens des choses de I’histoire, sans quoi
I’ceuvre ne prendrait pas consistance et risquerait de tomber dans le chaos ou dans le plat
ressassement. « L’Art commence a se dire comme tel, non point en s’enfermant dans quelque
autonomie céleste, mais au contraire en se donnant un sujet nouveau, le peuple, et un lieu nouveau,
I’Histoire »*® — une histoire de tout un chacun, des illustres comme des obscurs. C’est « le
paradigme de la communauté nouvelle, celle des hommes libres et égaux dans leur vie sensible
méme »?!. Ce régime met fin, en droit, a la normativité esthétique du « régime représentatif » qui
imposait a 1’art des formes convenables, parce que propres & donner corps aux convenances
symboliques d’une société fondée sur un partage hiérarchique du visible. Mais le dit « régime
esthétique » ne met nullement fin au partage hiérarchique du visible dans la société capitalistique,
il s’oppose a son dit « régime représentatif » de 1’art qui perpétue 1’inégalitarisme en prétendant le
nier par ’homogénéisation qu’on a dite (au nom de quoi il se prétend démocratique). En réalité,
on ne voit pas que le « régime esthétique de I’art » rompe vraiment avec le « régime représentatif »
mais seulement avec ses conventions formelles et hiérarchiques. Le régime esthétique égalitariste
inclut donc dans sa constitution une visée politique : la promotion de formes de vie sensible libres
auxquelles ’art voudrait s’égaler — ce que ’autonomie, la plasticité, la diversité, les montages
multiples de ses moyens, sans norme préétablie ou imposée, I’autorise a viser tout en lui interdisant
de I’atteindre tenu qu’il est de rester dicible, une tension ou disjonction inclusive qui est le moteur
de son dynamisme. Ce régime politico-esthétique de I’art implique le rejet du capitalisme comme
de toutes les formes d’assujettissement du socius et de la subjectivité pour un spectateur émancipé
et on ne voit pas que ce régime fasse obstacle par principe a la visée — mais a la visée seulement,
dans des conditions esthético-représentatives communes a Guattari et a Ranciére — d’un partage
¢cologique de la vie et du sensible.

En effet, si pour Guattari, 1’esthétique n’est pas une affaire de rapports — de disjonction
inclusive — entre des formes esthétiques et des formes dicibles, mais de devenir-intensif des
formes (d’expression et de contenu) sous I’effet d’une plongée chaosmique dans le virtuel qui en
possibilise et en complexifie I’agencement tensif et s’il ne réduit pas I’énonciation a la discursivité
linguistique mais I"ouvre a toutes sortes d’expression sémiotique, son paradigme esthétique
n’opére néanmoins que dans le champ représentationnel auquel il ne se réduit pas. On « prend
connaissance » des blocs esthétiques de percepts et d’affects a composition hyper-complexe « non
par représentation mais par contamination affective » (129), mais « le paradoxe auquel nous
confronte 1’expérience esthétique consiste en ce que les affects, comme mode d’appréhension
existentielle, se donnent d’une seule picce, malgré, ou a coté du fait que des traits indicatifs, des
ritournelles signalétiques soient nécessaires pour catalyser leur existence dans des champs de

20 Jacques Ranciére, Aisthesis : Scénes du régime esthétique de I’art, Paris, Galilée, 2011, p. 13-14.
2 Ibid., p. 16.



représentation » qui « induisent des Univers existentiels aux implications imprévisibles » (129
sv)?2.

La question se pose donc de savoir si on peut sortir d’un régime esthético-politco-
représentatif de ’art. Si Guattari y est resté attaché, c’est faute d’avoir su ou pu prendre
suffisamment en compte les nouveaux modes d’existence de 1’art contemporain qui se détache de
la (triple) notion d’eeuvre d’art esthétique en s’ouvrant a une hétérogenese nouvelle avec le socius,
et corrélativement, faute d’étre allé au bout de la notion méme de machine artistique, jusqu’a la
concevoir comme une machine diagrammatique produisant une signesthésie?®, une puissance de
sentir intensive capable de saisir et de cartographier les rapports de force réels et virtuels en jeu
dans les divers territoires existentiels soumis aux nouvelles contraintes et exigences écologico-
politiques suscitant des «affects problématiques» porteurs d’une déterritorialisation
multiplicante de mouvements de subjectivation hors normes.

*

Le machinisme artistique n’innove que par déterritorialisations successives, par « un
constant renouvellement des recadrages esthétiques » (161) mais il est rarement mutant, c’est-a-
dire capable de modifier les coordonnées constitutives du champ lui-méme — du champ esthétique
en l'occurrence — dans les limites duquel il innovait jusque-la, pour ouvrir un espace de
possibilités radicalement hétérogéne — par un décadrage non plus esthétique mais (hors) de
I’esthétique. Pour éclairer comment cette question théorique s’est posée et peut se poser, nous
évoquerons trois cas de machinismes artistiques non cadrés esthétiquement ou décadrant
I’esthétique, — le premier touchant I’art médiéval (et plus spécifiquement 1’art roman), en vue de
comprendre comment il a pu se machiner transversalement avec le socius (féodal) dans une
hétérogenése intensive réciproque sans s’autonomiser esthétiquement, — le second en vue de voir
comment cette transversalité a été¢ reconnue et comprise par Matisse qui a cherché a la faire revivre
au prix d’une mutation d’univers de valeur, — en troisiéme lieu en vue de voir comment Duchamp
a rompu d’une fagon brutale avec la forme-Art de I’art, ouvrant le champ de I’art a de nouvelles
formes d’expression non-esthétique.

Dans les sociétés (comme celle de I’age roman) ou I’émergence d’une énonciation artistique
est, avec toutes les autres formes d’énonciation , « arrimée aux Territoires collectifs » (151) et ou
il y a « interpénétration du socius avec les activités matérielles et les modes de sémiotisation »,
trés peu de place est laissé « au dégagement d’une sphére esthétique distincte d’autres spheres
¢conomiques, sociales, religieuses, politiques» (138). Ou plutét il y a place pour de
« ’esthétique » dans presque toutes les sphéres du socius mais pas de sphére esthétique.
« L’individu se trouvait enveloppé de plusieurs identités transversales collectives » qui le
territorialisaient sur la terre natale, les classes d’age, les alliances, la filiation, le clan, la
corporation, la religion... jusqu’au cosmos (passim 138-142). « La subjectivité collective
territorialisée est hégémonique ; elle rabat les uns sur les autres les Univers de valeur dans un

22 La notion guattarienne de ritournelle est définie dans Chaosmose (p. 17 sv) comme nceud ou module de synchronie
existentielle, « foyer intensif de temporalisation » (32) servant de point d’accroche ou d’attracteur sur le Terrain du
moi des composantes hétérogenes d’un agencement. Guattari vise préférentiellement les ritournelles hyper-complexes
qui ne sont pas passéistes ou obsessionnelles, mais dont le transmonadisme de leur composantes fait qu’elles peuvent
ouvrir de nouvelles lignes de virtualité (sur I’indexation de tous les territoires sociaux et individuels du socius médiéval
sur I’incarnation et la crucifixion christique, ou « la ritournelle de la croix » voir p. 90) .

2 Eric Alliez, op. cit., p. 128



mouvement général de repli » (143). Les identités subjectives s’y définissant par leurs attaches aux
territoires existentiels ou s’incarnaient ces différents Univers de valeur collectifs, elles étaient non
seulement « transindividuelles », comme il en va de toute subjectivation, mais le psychisme y était
« branché sur une gamme de registres expressifs et pratiques en prise directe sur la vie sociale et
le monde extérieur » (138, nous soulignons). Une étroite intrication de 1’art et de la vie du socius
y était donc possible, soit une condition de 1’art correspondant a I'une des quétes obsessionnelles
de I’art contemporain pour tenter de sortir du statut de pur objet d’exposition dans un espace
aseptisé (le White Cube). 11 est d’autant plus nécessaire que 1’historien de 1’art médiéval s’attache
a déterminer quel agencement machinique particulier aura permis a cet art et donc a la
« subjectivation territorialisée » qui lui était afférente et dont Guattari dit trés justement qu’elle
¢tait d’ « une intensité stupéfiante » (142) d’étre en prise directe avec la société féodale. C’est ce
qu’on va chercher a déterminer.

Les territorialités médiévales (des nouveaux royaumes aux seigneuries locales) sont nées
d’un éclatement — une déterritorialisation « barbare » — de I’empire romain, puis carolingien, et
se sont formées, en principe, sur le modele des sociétés divisées en trois ordres: les clercs qui prient
(les oratores), les guerriers (les miles) ou seigneurs s’appropriant les terres pour bénéficier de
I’exploitation économique du troisieme ordre, les paysans (les laboratores). Mais ce modele
théorique aura été travaillé (et progressivement déterritorialisé) par le développement des
corporations d’artisans et des échanges marchands amenés a déterminer, a terme, un nouvel ordre
social. La foi au et dans le Christ, « le Seigneur des seigneurs », garant transcendant de la foi-
fidélité dans les rapports entre les hommes exigeait la soumission du temporel au spirituel et celle
des deux autres ordres aux oratores, garant ici-bas des rapports entre Dieu et les hommes.

Les divisions de ces nouvelles territorialités ont favorisé la trés grande diversité des formes
de I’art chrétien du Moyen Age occidental (par différence avec 1’art de I’empire byzantin de la
méme époque). Cet art s’est formé sur un déterritorialisation profonde du naturalisme réaliste ou
idéalisé de I’art de I’ Antiquité tardive dont il s’est aussi beaucoup nourri mais qu’il a mis en tension
en adoptant des moyens formels d’évoquer ’efficace du spirituel dans le temporel et, par
excellence, la double nature humaine et divine du Christ. Mais I’art médiéval n'était pas confiné a
la seule fonction de figurer et d’émouvoir les subjectivités avec des images mémorielles,
dogmatiques et édifiantes, sans autre prise sur le socius et ses valeurs que médiée par le monde
des représentations iconographiques.

Pour aller au-dela de cette « vue », il faut d’abord souligner qu’il n’y a pas, au Moyen Age,
d’expression visuelle (plastique et chromatique) indépendante d’un lieu (au sens aristotélicien) et
d’un objet-support dotés eux-mémes de fonctions propres, liées a quelque rite religieux et/ou
cérémonial laic, auxquels peuvent naturellement répondre la thématique des images ou la nature
des signes visuels (comme I’héraldique). La (pure) fonction « tableau » ou « objet d’art » n’y
existe pas, mais il y a des objets (liturgiques notamment) qui possédent des qualités artistiques.
Réciproquement, il n’y a pas, en ce temps, d’objet et de lieu de quelque importance qui ne soit
pourvu de signes visuels possédant ou non une fonction d’image. Car tout ne fait pas image dans
les formes d’expression visuelle au Moyen Age, tout n’y est pas représentationnel, au sens de
figurer des référents réels, historiques, symboliques ou imaginaires composant une scéne porteuse
d’une signification. On en prendra pour exemple une enluminure figurant « la Nativité du Christ »



10

dans le Sacramentaire de Limoges (manuscrit liturgique qui a précédé le missel, enluminé vers
1100 et conservé a la BNF, sous la cote, ms. lat. 9438, folio 19 verso®*).

Les structures visuelles qui soutiennent ce genre d’image possédent un autre aspect, qui
s 'intrique plus ou moins étroitement a son aspect représentationnel, sans se confondre avec lui, et
qui participe a la fonction de I’objet porteur en exprimant sa dignité, en anoblissant son aspect, en
contribuant méme a son efficace — ou a sa sacralisation — comme a celle des rites religieux ou
laics, du lieu ou ils se déroulent et, en derniére analyse, de 1’officiant dont 1’objet est I’instrument
nécessaire a son office. Cette autre fonction, on la qualifiera de « décorative », comme il est de
tradition, mais non pas au sens d’un ajout superficiel ou accessoire, car il s’agit de célébrer ou
d’exalter par des marques formelles et comme il convient au regard des valeurs suprémes du socius
médiéval a la fois les images qui les évoquent et les objets porteurs de celles-ci, afin de doter le
statut des unes (les images) et des autres (les objets rituels) de la dignité nécessaire a leur efficace.
Et le mode d’expression sensible de la fonction décorative, c’est I’ornementalité (ornamentum, en
latin, avant de signifier ornement, désigne ce qui est nécessairement requis pour le bon
fonctionnement et la complétude d’une chose — de la voile pour le navire, aux objets liturgiques
pour la messe, jusqu’a I’ame pour étre un étre spirituel). La beauté se dit en latin decor, en tant
qu’elle convient en droit (decer) a la dignité (au decus) de ce que I’ornement (ornementum), au
sens « artistique » décore pour en constituer ’actualisation ou modalité sensible?>. De méme que
le Beau est indissociable du Bien, la beauté n’a pas d’autonomie, elle est liée a la bonne
fonctionnalité de 1’objet — image ou chose — qui en est revétu. L’artificialité de 1’ornemental,
qui ne fait pas image dans « I’image », aura permis a 1’art roman de machiner en méme temps —
c’est toute la subtilité de I’intrication dont il a été question — [’exaltation visuelle de 1’objet
porteur de I’image et la dé-naturalisation sacralisante de celle-ci. L’image chrétienne d’un monde
pensé comme Création divine ne pouvait, en effet, se réduire a une évocation plus ou moins
mimétique des seules apparences empiriques. En somme, la méme ornementalité fonctionne
comme une machine décorative abstraite opérant transversalement sur deux réalités différentes
parce qu’intriquées dans la méme « image » et sur le méme objet. Méme si cela lui est possible,
I’ornementalité n’a pas, en elle-méme, pour vocation de faire image, elle est de produire un effet
visuel affectant d’une facon marquée a la fois le représentant et, par lui, le signifié du représenté
dans I’image, et 1’objet-support qui porte « I’image ». Les objets peuvent recevoir des décors
purement ornementaux comme des revétements de marbre, de pierres et de métaux précieux ou
d’émaux cloisonnés disposés selon des ordonnances abstraites, des peintures ou des gravures de
motifs géométriques ou libres, végétaux ou zoomorphes, dispos€s en rinceaux, en ondulations, en
entrelacs, en étoile, en chiasme, ou formant un « pavage du plan ».... Méme si ces motifs ne
forment pas une scéne ou une composition thématique ils peuvent comporter des connotations
symboliques (christologique, trinitaire, sublimante).

J appelle ornementalisation de 1’image un modus operandi artistique transversal parce qu’il
fait corps et est dans un rapport constitutif avec les traits imageants de la composition visuelle.
L’ornementalisation des images aura consisté, jusqu’a 1’époque gothique qui renouera avec un
naturalisme allant croissant jusqu’a la Renaissance, a traiter les figures dans un dessin
schématique, ou plus exactement générique, souvent nourri de modeles traditionnels, et tel que, si

24 Consultable en ligne : https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8530222d/f46.item.
25 Je découple donc les notions du décoratif, entendu comme la fonction rapportant 1’art & un milieu de vie, et celle
d’ornementalité, entendu comme son mode opératoire sensible — ces deux notions sont habituellement confondues.



11

elles restent identifiables, elles se donnent et doivent donc étre vues, d’une part, comme tres
artificieusement construites de parties ou d’éléments ayant un aspect abstrait ou peu figuratif
marqué et, d’autre part colorées, dans les mémes conditions s’artificialité, pour suggérer qu’elles
relevent d’un ordre transcendant. Quant au champ de 1’image, il est d’aspect topologique et non
métrique parce qu’il est aussi de nature symbolique. Ainsi, la scéne de la Nativité du missel de
Limoges est disposée sur deux registres hiérarchiques et non pas a deux niveaux empiriques, quant
aux attitudes et aux mouvements des protagonistes, ils sont portés par le dessin au trait, noir ou
coloré, des plissés vestimentaires traversant la poitrine, chevauchant les membres, tombant des
bras ou entre les jambes en une cascade de courbes ou de chevrons emboités les uns dans les autres,
ou finissant en un enchainement de fronces angulaires et comme repassées, ou bien, au contraire,
un drapé moule étroitement le ventre le réduisant a une forme ronde ou spiralée, tandis que la
cuisse prend une forme ovalisée. Les fonds propres a des zones particuliéres, comme la couche de
la Vierge, sont construits et animés de motifs abstraits : fines grilles, traits ondés, semis de points,
de losanges, d’étoiles et autres textures purement conventionnelles (mais pas arbitraires). Il s’agit
dans tous les cas de marquer les figures (ou les initiales des textes sacrés...) d’un formalisme
insistant qui les rend remarquables tout en les hiérarchisant.

Mais I’opérateur d’ornementalité le plus puissant est au Moyen Age la couleur dont la
gamme est limitée par les pigments disponibles — ce qui favorise I’ornementalité en restreignant
les possibilités figuratives. Les couleurs souvent saturées s’appliquent extensivement et sans
mélange, sur les images, sur leur fond aniconique, sur les bordures (a I’époque la sculpture en était
couverte mais elles ont disparu ou ont été repeintes depuis). Si les couleurs peuvent s’associer
localement a quelque iconicité ou symbolisme motivé ou convenu (le rouge pour les pommettes,
le noir pour le diable, le bleu pour la Vierge, I’or pour la lumiére divine...), elles n’ont en elles-
mémes rien d’iconique ou de symbolique. Dans la scéne de Nativité, qu’on a prise pour exemple,
la Vierge Marie se distingue (au double sens du mot) par une tunique rouge vermillon chargée
d’un semis de triplets de points jaunes et terminée par une bordure dorée, par-dessus une robe
bleue couverte de triplets de petits points rouges, et elle est placée dans une couche inclinée (en
forme symbolique de mandorle matricielle, sous un rideau dessinant 1’initiale M de son nom) dont
le fond d’un rouge plus sombre est tram¢é d’un fin quadrillage bleu. L’enfant Jésus, la téte nimbée
d’une auréole dorée crucifere, est vétu du méme rouge vermillon a points jaunes que sa mere et la
bordure dorée du tissu qui le drape dessine une croix en X, en sorte que la mangeoire d’un vert
froid préfigure son tombeau et I’autel ou 1’on célebre son sacrifice. Au registre inférieur qui figure
I’Annonce aux bergers, I’arbre qui monte vers la Vierge est, lui aussi, rouge vermillon mais a
veinures jaunes et il est sommé d’une trinité de fruits dorés dont celui du milieu est timbré d’une
croix (entretenant « la ritournelle de la croix », selon le mot de Guattari, Chaosmose, 90) ; il est
enraciné dans des mottes dorées (déterritorialisation qui en font une terre sacrée, comme les fruits
que D’arbre peut porter). Les trois chévres ont des postures et des couleurs contrastées qui
allégorisent, celle qui est bleu pale (comme 1’ane de la créche), I’abaissement animal, les deux
autres cabrées, 1’effort pour s’¢élever (mais elles n’atteignent pas 1’étage des feuilles rouges), 'une
est d’un brun clair (comme le beeuf), celle qui est par devant I’arbre est d’un rouge orangé qui
I’apparente a sa couleur. Des lignes plus claires, paralleles aux contours des vétements, dessinent
des franges de lumiére : elles sont blanches au bas de la robe de la Vierge, contrastant avec le bleu
de celle-ci et le trait noir dessinant les plis et les contours ; elles sont jaunes sur la robe verte des
bergers auxquels s’adresse un ange qui émerge a mi-corps d’un nuage triangulaire vert. De cet



12

ange, on ne relévera ici que le pur artefact, en forme de pan flottant d’on ne sait quel vétement, qui
s’enchaine (trait formel artistique) avec le contour sinueux et de la méme couleur rouge du bord
de son aile pour indiquer la direction descendante vers la terre de son message. Quant au champ
qui sert de fond général a I’image, il est souvent aniconique. Dans la Nativité en question, on notera
que ce champ est trés monté dans un bleu saturé qui intensifie le contraste coloré avec le rouge
vermillon. Sa planéité rigoureuse rapporte I’image au plan de la page sacrée du manuscrit sur
laquelle I’image est peinte et ou elle se donne comme telle grace a la marge qui laisse apparaitre
le parchemin autour de I’enluminure (la page peinte est un /ocus sacré a la manicre de la pagina
sacra de I’Ecriture). La Vierge n’est donc pas miraculeusement suspendue dans le vide, elle est
portée ou soutenue par la dimension aniconique du sacré (invisible) commune a la page écrite et
au fond de I’image. A gauche de I’arbre figure une tour étroite, qui ne comporte pas moins de huit
couleurs et présente une surface strictement frontale a sa base mais devenant angulaire ou biface
aux deux étages supérieurs, soit un procédé de torsion du plan, typique d’un espace topologique
ou les objets ne sont pas des solides euclidiens indéformables — ce qui permet d’enrichir I’'image
d’un objet en associant dans un méme plan plusieurs de ses faces?®. La succession et ’emboitement
des compartiments de couleur donnent a la tour une structure rythmique hyperbolique toute
artificielle soutenant sa fonction symbolique de marqueur ascensionnel spirituel comme I’arbre,
mais dans un monde ou la tour est aussi un marqueur féodal et ecclésiastique de puissance et
d’éminence. On pourrait étendre ce type d’analyse a tous les autres motifs de I’image et a toutes
les enluminures du livre.

En somme, ce qui importe, ce sont les rapports qualitatifs d’accolement, de proximité ou
d’¢loignement (d’affinité, de séparation ou de repoussement), des rapports de participation et de
positionnement gradués par rapport a des pdles (haut-bas, centre-périphérie...) et a des figures
éminentes qui vectorisent toute la surface de 1’image. Celle-ci ne cherche pas a décoller de sa
surface d’inscription, comme dans un espace a profondeur perspectiviste, en sorte que les relations
sémiotiques et énonciatives entre les ¢léments y sont de type scripturaire, plutot que de type
iconique ou narratif. L image combine une construction topologique d’une série de signes sur une
surface d’inscription qui invite a la reconstitution mentale et verbale de leurs relations (en s’aidant
de I’Ecriture et de 1’exégeése). C’est la littéralité insistante et artificieuse du dessin et des couleurs
qui fait I’ornementalité de ce qui fait image dans I’image, en se coulant et infusant dans ses formes.

Mais cette enluminure ne vient pas seulement imager en I’ornementalisant la Nativité, elle
est située a sa place dans le livre liturgique ou elle apparaitra, en son temps, quand viendra le
moment ou ’officiant devra se reporter aux pricres liées a la féte de la Nativité, que I’image
ornementalisée vient célébrer plus solennellement que d’autres fétes ou d’autres jours avec images
ou sans image. L’officiant n’aura pas loisir de s’attarder a sa « beauté ». Il ne la verra que dans sa
fonction décorative, c’est-a-dire dans I’adéquation a son lieu et a son temps liturgiques, en la
faisant passer devant lui, en tournant la page ou il reviendra plusieurs fois pour lire, au moment
voulu, les priéres inscrites sur le recto du folio suivant. Voir en passant — autrement dit, ici, en
priant, en chantant, en s’inclinant, en processionnant, en encensant, en chorégraphiant les
déplacements liturgiques autour de 1’autel avec le livre, dans et autour de 1’église... — c’est le
mode de vision spécifique de I’ornementalité de quelque rituel que ce soit par des participants qui

26 Ce procédé est trés commun dans I’art roman et largement réinvesti par les peintres modernes (dont Matisse).



13

voient (quand ils le peuvent) mais ne s’arrétent pas a contempler. Et ce qu’on en voit le plus, en
passant, surtout de loin, ¢’est la couleur qui sacre 1’objet.

En somme, s’inscrivant toujours sur des objets, des lieux et des personnes qui sont parties
prenantes dans une action (a2 composante) rituelle, 1I’ornementalité médiévale, qui consiste a les
mettre en valeur par des moyens sensibles en fonction de leur importance au regard du socius, est
en prise directe, intrinséquement pragmatique et largement transversale avec lui, mais elle permet
aussi aux images qui lui sont associées de bénéficier de son fort impact formel et chromatique pour
rayonner de son objet-support vers I’extérieur (une fonction expansive de 1’usage décoratif des
couleurs que retrouvera Matisse). Ce rapport direct de I’art ornemental avec un dehors qu’il
ornementalise en faisant corps avec des objets qui font eux-mémes corps avec des agencements
collectifs d’énonciation subjectivante qui se vivent, se déterminent et agissent avec et par eux, est
différent de la fagon dont I’image ou tout autre mode de représentation esthétique vise une réalité
matérielle-spirituelle qui lui reste extérieure et qui doit donc étre intériorisée par son intermédiaire
pour étre comprise et, pour les fidéles qui la comprennent, « spiritualisée ». Autrement dit les
valeurs ornementales, qu’elles soient graphiques, plastiques et plus encore chromatiques, adhérant
aun objet et a « I’image » qu’il porte sont avant tout infensives et, en tant que telles, a-signifiantes,
a-symboliques, a-figuratives, a-représentationnelles. Les commanditaires des décors ornementaux
ou figuratifs qui ont pris les artistes-artisans a leur service ne pouvaient que les encourager a
pousser la puissance intensive de I’ornemental dans les images et dans toutes sortes d’objets, pour
faire valoir les valeurs suprémes des actions rituelles qui assuraient leur domination symbolique
(en visant celle du Seigneur). L’ornemental n’a en lui-méme rien de symbolique mais il a été élevé
a la plus haute intensité par la captation sociale et symbolique qui I’a associé aux objets porteurs
d’images et constitutifs des pratiques qu’il sert a célébrer. C’est donc sous la condition historique
mais non causale des rapports des forces matérielles, sociales et spirituelles dominantes dans la
société féodale qu’il aura pu se développer avec une telle vigueur au Moyen Age. La couleur se
préte alors a discriminer, a hiérarchiser, a mettre en ordre, a définir les places. On avancera donc
ici I’hypothese que ’ornementalité aura fonctionné comme une machine intensive, abstraite,
transversale a tout I’art des images qu’elle reconfigure (et déterritorialise) en les soumettant a la
puissance de son formalisme et de son colorisme, puissance ornementalisante qui s’étend aux
objets servant de support fonctionnel et énonciatif aux principales pratiques sémiotiques
collectives et subjectivantes du Moyen Age, au moins jusqu’a I’art roman — avant que 1’art
gothique et au-dela reprenne les voies d’une figuration plus naturaliste qui vient a son tour capter
I’ornemental non plus pour dé-naturaliser et transcendantaliser I’image mais pour la sur-naturaliser
et immanentiser le transcendant.

*

Si I’on invoque ici Matisse, c’est qu’il a pleinement compris la possibilité remarquable que
le décoratif, en tant qu’il est un mode de rapport ornemental a un milieu, offre a ’art d’étre
transversal, sinon d’une fagon aussi extensive qu’au Moyen Age, au moins a un environnement
compris comme un milieu de vie purement immanent, dépouillé¢ de toute référence a un monde
transcendant. Et ¢’est ce qu’il a réussi a pratiquer surtout a 1’époque tardive des papiers découpés.
Mais il a tres tot été attentif a la legon qu’il pouvait tirer de I’art médiéval (et des traditions
décoratives de I’art byzantin ou musulman). Il a soutenu que la peinture devait se faire expressive



14

sur un mode décoratif « dans foute la disposition [du] tableau »*’, qu’elle ne devait donc plus
subordonner celle-ci a I’expression interne d’un sujet dont la composition picturale et thématique
devait étre vue pour elle-méme, mais devait traiter tous les éléments sur le méme plan, sur un
méme mode ornemental — personnages, pots de fleurs ou tapis — sans les subordonner a un
principe unificateur et centralisateur, sans détacher les figures du fond, le négatif du positif, en les
associant transversalement par un dessin et des couleurs dont les relations quantitatives a la fois
extensives et intensives font leurs qualités (c’est la définition technique du fauvisme?®) de fagon
que la construction résultante diffuse « une force d’expansion qui vivifie les choses extérieures qui
I’entourent »*°. Ce qui ne revient pas a dynamiser (le sujet de) I’image (comme fait Picasso,
jusqu’a la violence), car la diffusion énergétique centrifuge du décoratif dans ce qui reste figuratif
chez Matisse (qui entend se situer par-dela la distinction entre figuratif et abstraction) est d’autant
plus forte et directe chez lui qu’elle ne recourt pas a la médiation d’une dynamique (celle-ci est
centripéte chez Picasso), ce qui ne doit pas toutefois revenir a faire du tableau le jeu interne de
formes-forces couleurs fonctionnant esthétiquement comme vecteurs de flux d’intensité purs dans
I’art abstrait ou traversant la vie des images. On a donc affaire avec Matisse a un vitalisme
constructiviste dont la processualité décorative intensive-expansive a fini par trouver comment se
machiner avec le dehors. Cela ne s’est pas fait d’un coup et pour toutes les composantes du tableau
a la fois, il y a fallu beaucoup d’expérimentation, avec des doutes et mémes des retours en arricre,
particulierement pour arriver a la synthése quantitative qu’on a dite du dessin et de la couleur. La
quéte de toujours plus d’expansivité intensive d’abord menée de I’intérieur du tableau par la
(com)pression réciproque des forces-formes-couleurs 1’a conduit a sortir la peinture de ses
cadres, a la déterritorialiser de la forme tableau et, corrélativement, a libérer non pas la picturalité
de la couleur pour lui donner une qualité toute esthétique (comme on croit trop souvent), mais,
inversement, a libérer la couleur, autant que faire se peut, de sa picturalité (une chose tres difficile
a voir pour des yeux modernistes), afin que, ne fonctionnant plus pour son propre compte (comme
le disait Guattari de I’art), elle vienne s’articuler, se mettre en prise directe avec son entour, qu’elle
se fasse architecturale (et pas simple peinture murale) dans un hétérogenése réciproque pour
intensifier nos rapports avec lui*’. C’est ce que, faute de commande qu’il regrettait pour des lieux
publics (comme une piscine, une gare ou un hopital), il a pratiqué, par exemple, dans la chapelle
de Vence: le décoratif devenu immanent a I’ornemental y est proprement architecturant et
réciproquement — facon de revivifier des qualités de 1’art ornemental médiéval sur un mode
immanent.

Clou¢ au lit dans la derniére partie de sa vie, il a surtout investi les piéces de son appartement
de Nice avec des papiers colorés en aplats qu’il a découpé aux ciseaux, en ¢léments expansifs de
type bio-énergétique (a la manicre d’algues, de palmettes, d’acanthes mais sans leur assigner de
référent précis ni surtout transposer leurs couleurs?!), dessinant directement a vif dans et avec la
couleur, puis il les épinglait sur les murs pour pouvoir les déplacer, les recombiner, non sans esprit,

27 Henri Matisse, Ecrits et propos sur [’art, Paris, Hermann, 1972, Notes d’un peintre (1908) p. 43 (italiques notres).
28 « Au moment des “Fauves®, ce qui faisait I’ordonnance sévére de nos tableaux c¢’était que la quantité de la couleur
était sa qualité », Entretien avec Tériade, 1929, Ibid., p. 98 ; Matisse a répété cette idée tout le long de sa vie.

2 Henri Matisse, Ibidem, p. 43.

30 Voir « Le Devenir-Matisse. Entre peinture et architecture » dans E. Alliez avec la collaboration de J.-C1. Bonne,
Défaire l'image. De l’art contemporain, Dijon, les presses du réel, 2013, p. 57-145.

31 « Je dessine directement dans la couleur, qui est d’autant plus mesurée qu’elle n’est pas transposée », Propos
rapportés par André Lejard, 1951,



15

avec les meubles, les radiateurs, le parquet, le tour des portes, les angles des murs et méme la
lumiére et le paysage extérieurs®?. En dépit des inévitables marqueurs sociaux de I’intérieur dans
lequel il vivait et qui favorisait une composante quelque peu « distractive » de son art décoratif
(mais, apres tout, il devait aussi faire face a la maladie) au risque de se voir ré-esthétiser, Matisse
a (ré)ouvert a P’art la possibilité non seulement de se porter au dehors sans s’y abolir, mais plus
radicalement de se brancher directement, d’ceuvrer, mais sans faire « une ceuvre » et donc un objet
autonome*?, avec un environnement dans une profonde hétérogenése mutuelle dont, le principe
apparait plus nécessaire que jamais pour une prise ¢éthico-politico-écologique sur les enjeux
d’aujourd’hui.

Travaillé par une propension inverse mais aussi mutante, Duchamp a entrepris une
déterritorialisation violente de I’art en 1’arrachant a 1’attrait de 1’opticalité esthétique, comme il
pouvait la voir dans le post-impressionnisme, et a ce qu’il considéra comme « la physique
picturale » de Matisse (ce qui était bien vu, mais a moiti¢ seulement, puisque il a manqué la
dimension expansive-environnementale de sa peinture). Le peintre qu’il a commencé par étre a été
induit dans cette voie par la décomposition des figures et la désaffection a I’égard de la couleur du
cubisme. Il en a d’abord transposé radicalement le systéeme en soumettant la représentation du
mouvement d’une figure masculine/féminine, traitée dans une couleur (et comme une maticre)
bois, a une décomposition-recomposition en une série de plans de coupes qui ne sont ni un montage
de faces sélectionnées pour leur intérét compositionnel (au jugement d’un ceil cubiste), ni une suite
d’instantanés optiques (3 la maniére d’Etienne-Jules Marey), mais des prélévements formels
effectués comme par un scalpel agissant mécaniquement et répétitivement, selon un systéme de
paramétres dont ’artificialité est celle du (mode de) dessin appliqué a la succession des positions
de la figure. Cela permettait d’obtenir un diagramme mécanique du mouvement mais qui gardait,
malgré tout, une certaine attache visuelle avec le sujet (Nu descendant un escalier, n°2, huile sur
toile, 1912)**. Pour s’arracher davantage a cette attache, il s’est orienté vers une peinture aux
figures de plus en plus artificiellement machinées avec et par une mécanique déterritorialisant 1’art
de toute esthétique de I’image et de tout vitalisme.

Un pas décisif a été franchi, non plus avec la production de tableaux déterritorialisant I’art
(encore) de D’intérieur, mais avec [’invention de [’idée des readymades qui déterritorialise
radicalement I’Art méme en le déplagant vers un domaine mental®®> (I’objet ne présentant aucun
intérét visible ou sensible). Les readymades sont une premicre réponse tactique, et par principe
non répétable dans une stratégie au long cours ouverte par la question posée par Duchamp dés
1913, aprés avoir renoncé a la pratique professionnelle de la peinture : « Peut-on faire des ceuvres
qui ne soient pas d’art ?»°. Les ready-mades sont des objets produits en série par I’industrie,
comme un séche-bouteille acheté dans un magasin, qu’il signait et sur lequel il portait une
inscription sans rapport. Sur une pelle a neige, il a écrit : « En prévision du bras cassé¢ (In advance
of the broken arm) ». Retirés du circuit commercial et privés de tout fonction d’usage (premicre

32 On peut consulter sur le site du Moma de New York des photos de I’ intérieur de Matisse couvert de papiers découpés
(https://www.moma.org/interactives/exhibitions/2014/matisse/in-the-studio.html

33 Guattari fait d’ailleurs observer « qu’il faudrait appeler autrement » une ceuvre qui « peut étre aussi bien absence
d’ceuvre » (134).

34 Toutes les ceuvres citées de Duchamp sont facilement consultables sur le web.

35 Ce qui ne veut pas dire inconscient. Ou alors un inconscient machinique a la Guattari ?

36 Duchamp, 4 [’infinitif « Boite blanche », dans Duchamp du signe, Paris, Champs Flammarion, 1975, p. 105.



https://www.moma.org/interactives/exhibitions/2014/matisse/in-the-studio.html

16

déterritorialisation), n’ayant d’autre intérét que de se présenter comme un nouveau paradigme
purement idéel, anti-esthétique et an-artistique de I’art du non-art (deuxiéme déterritorialisation),
ils étaient destinés a 1’origine a prendre place ironiquement dans I’intérieur de Duchamp comme
s’il s’était agi d’une (vraie) sculpture (troisiéme déterritorialisation). Leur caractére tout-fait prive
le (non-)artiste de son statut de créateur (quatriéme déterritorialisation). Duchamp précise bien
ceci : « Il est un point que je veux souligner trés clairement, c’est que le choix de ces ready-mades
ne me fut jamais dicté par quelque délectation esthétique. Ce choix était fondé sur une réaction
d’indifférence visuelle, assortie au méme moment a une absence totale de bon ou mauvais gott...
en fait, une anesthésie compléte®” » (ce dont on pourrait discuter). Et pour la déterritorialisation
(ou dé-définition) de « I’ Art » que le ready-made induit ainsi, on peut retenir cette autre déclaration
dont la simplicité et I’évidence perverses portent une pensée si radicalement innovante quelle aura
été difficile a entendre :« Si nous acceptons I’idée d’essayer de ne pas définir [’art, ce qui est une
conception trés légitime, alors le readymade surgit comme une sorte d’ironie »*%. Quant a
I’inscription sur le ready-made, qui vaut nouvelle (et cinquieme) déterritorialisation de ce que
serait un titre afférent au sujet, il en dit ceci : « Cette phrase, au lieu de décrire 1’objet comme
aurait fait un titre, était destinée a emporter 1’esprit du spectateur vers d’autres régions plus
verbales »°.

Duchamp partira donc dans une région transversalement verbale de et a I’art dans La Mariée
mise a nu par ses célibataires, méme, (dit aussi le Grand Verre de 1915-1923). 1l s’agit d’une
construction dont autant les matériaux que le mode d’expression sensible d’un sujet censément
« érotique » sont étrangers a tout « genre » artistique et a toute vision charnelle et esthétique de la
Chose. Celle-ci ne se passe que dans la téte, car ¢a se présente sous la forme d’un machinisme
hermétique a I’ceeil, qui s’applique a suggérer, faute de la mettre en scéne, I’incommunicabilité
entre des « célibataires » situés dans la partie basse et la « mariée » dans la partie haute, séparés
par une barre infranchissable (mais ou « I’impossibilit¢ du rapport sexuel » n’apparaitra pas
comme I’effet d’un manque, comme chez Lacan*’). Cette thématique ne prend forme et sens que
dans une manicre de « tableau » d’une opération physique dont les instruments sont pseudo-
techniques (¢ca ne marche visiblement pas) et dont les énoncés sont pseudo-scientifiques (leur
logique est de type pataphysique), tandis que les formes inidentifiables des éléments-acteurs n’ont
qu’une identité purement nominal(ist)e (neuf « moules malics », pour les célibataires) et les
mécanismes qui figurent le désir (moulin a eau, broyeuse de chocolat, pistons de courant d’air...)
et les relient ne sont machinables qu’avec et par un langage qui, seul, ré-image mentalement
I’ceuvre, grace aux jeux des mots... Si bien que rien n’est intelligible sans les notes de Duchamp
laissées éparses et inachevées (comme le Grand verre) pour étre mieux mises en boites.

Mais le Grand Verre s’inscrit dans une stratégie qui s’est confondue avec la vie méme de
Duchamp. C’est un des aspects par lequel son art s’hétérogénéise. Faute de pouvoir I’évoquer ici,
nous dirons seulement que le trouble que Duchamp a introduit dans le genre et les genres de ’art,
en I’ouvrant a un champ immense de pratiques sémiotiques qui ne sont plus confinées a I’artistique
ni a ’esthétique, il en a fait un art de troubler le genre, son « propre » genre en jouant toujours

37 Marcel Duchamp, A4 propos des Ready-mades, 1961, Duchamp du signe, p. 191 (italiques dans le texte).

38 Marcel Duchamp Speaks, BBC — Third Program (series: Art, Anti-Art, octobre 1959). Italiques notres.

39 Marcel Duchamp, 4 propos des Ready-mades, 1961, repris dans Duchamp du signe, op. cit., p. 191 (italiques notres).
40 11 s’agit de « faire délirer et dérailler I’Eros comme présentification du manque » comme I’écrit Eric Alliez,
« Guattari avec Duchamp, ou d’un signe 1’autre », dans Chimeres, 99, 2021/2, p. 260 (italiques dans le texte).



17

avec les déraillements (« a-signifiants ») du signifiant pour se déprendre du principe de
contradiction au profit d’une « Cointelligence des contraires » et se construire un(e) alter-ego qui
altére son identité ou plutdt la multiplie en ’incarnant dans divers avatars — un mannequin, des
photographies, des photomontages, des étiquettes de flacons, des signatures... — sous le nom de
R.r.o.se S.é.la.v.y (Eros c’est la vie)*. Cela vaut déprise de la phallocratie du symbolique, de
méme qu’on pourrait le montrer de la grande ceuvre qu’il aura voulu posthume, Etant donnés
(1946-1956)*2. Faute de pouvoir le montrer ici, on invoquera un objet qui participe de I’élaboration
de cette installation et qui le joue a sa manicre. Objet-Dard (1951) évoque un phallus ou
I’empreinte en creux d’un vagin, mais ce n’est ni I’un ni ’autre, c’est un objet qui les ironise : il
ne comporte pas d’ouverture a ses extrémités et, au lieu d’étre droit, il bifurque sans rien perdre
de sa vigueur. Il se détourne donc du Phallus symbolique auquel il fait, si ’on ose dire, un doigt
d’honneur®. Les « machines célibataires » de Duchamp ne sont certainement plus des « machines
esthétiques », ce sont des « machines désirantes » participant d” « échafaudages sémiotiques » au
sens le plus guattarien qui soit.

En rompant avec la phénoménologie picturale de I’image esthétique, Matisse et Duchamp
auront donc, chacun pour leur part, re-problématisé la question du lieu ontologique de I’art et de
ses modes de sémiotisations en initiant des mutations fondamentales dont il faut certainement
préserver ’hétérogénéité face au risque de ré-institutionnalisation auxquelles elles sont exposés et
pour pousser ailleurs et plus loin, comme ’ont fait des artistes apres eux, I’ouverture des virtualités
inédites qu’elles portent avec elles. La déprise de I’esthétique qui a commandé ce parcours fait
d’eux les poles antithétiques de ce qui doit étre pensé en termes d’archéologie de Dart
contemporain®*,

4! Eric Alliez a su explorer la dimension queer de cet agencement en en renouvelant la compréhension dans son récent
Duchamp avec (et contre) Lacan, Essai de mutologie queer, Dijon, les presses du réel, 2022.

42 Duchamp I’a prévu a destination du Philadelphia Museum of Art ou elle a été installée en 1969, aprés son décés
I’année précédente.

4311 énonce, comme dans Le Grand Verre et comme pour Lacan, « I’impossibilité du rapport sexuel », mais pas en
tant qu’effet d’un manque. Il s’agit, en somme, de « faire délirer et dérailler I’Eros comme présentification du
mangque », ainsi que 1’écrit Eric Alliez, dans « Guattari avec Duchamp, ou d’un signe I’autre », Chimeres, 99, 2021/2,
p. 260 (italiques dans le texte). Voir aussi Id.. Duchamp avec (et contre) Lacan, op. cit., p. 109 et passim.

# Cf. 1’ Avant-Propos de E. Alliez a Défaire I'image. De [’art contemporain, op. cit.



